
Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 21

CONCEPÇÕES FILOSÓFICAS DE HOMEM NA 
OBRA DE MAX SCHELER

PHILOSOPHICAL CONCEPTIONS OF THE 
HUMAN BEING IN MAX SCHELER’S WORK

JOÃO PAULO SOUSA GOMES*
*Bacharel em Filosofia pela Universidade Católica de Pelotas (UCPel). Acadêmico do 

curso de Teologia pela UCPel. E-mail: joao.sousa@sou.ucpel.edu.br

PAULO GILBERTO GUBERT**
**Professor de Filosofia e de Teologia na Universidade Católica de Pelotas. E-mail: 

gilbertogubert@gmail.com

Resumo: O artigo analisa as concepções antropo-
lógicas elencadas na obra de Max Scheler, inves-
tigando como o autor repensa as definições his-
tóricas de homem. O estudo explora cinco visões 
principais: a judaico-cristã (Imago Dei), a grega 
(Homo sapiens), a moderna (Homo faber), a visão 
do homem desertor (Homo dionysiacus) e a do 
super-homem (Homo creator). Scheler identifica 
uma fragmentação nessas visões, que, embora 
tenham moldado o pensamento ocidental, mos-
tram-se insuficientes para explicar a unidade e 
a essência da pessoa humana contemporânea, 
servindo apenas como base metodológica para a 
fundamentação da sua própria antropologia. 
Palavras-chave: Antropologia. Homem. Max 
Scheler. Concepções filosóficas. 

Abstract: This paper analyzes the anthropologi-
cal conceptions listed in the work of Max Scheler, 
investigating how the author rethinks the histo-
rical definitions of man. The study explores five 
main views: the Judeo-Christian (Imago Dei), the 
Greek (Homo sapiens), the modern (Homo faber), 
the view of the deserting man (Homo dionysia-
cus), and that of the superman (Homo creator). 
Scheler identifies a fragmentation in these views, 
which, despite having shaped Western thought, 
prove insufficient to explain the unity and essen-
ce of the contemporary human person, serving 
only as a methodological basis for the founda-
tion of his own anthropology.
Keywords: Anthropology. Man. Max Scheler. Phi-
losophical Conceptions. 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202422

1 INTRODUÇÃO

O artigo tem por objetivo apresentar uma par-
cela fundamental do projeto antropológico de 
Max Scheler, focando em sua análise crítica das 
definições de homem acumuladas ao longo da 
história. Para o autor, a antropologia filosófica é 
um problema de primeira ordem, motivado pela 
percepção de que as definições vigentes em sua 
época estavam esgotadas e falharam em ofere-
cer uma resposta satisfatória sobre a origem e a 
finalidade do homem enquanto pessoa. Sua crí-
tica recai, sobretudo, nas concepções modernas 
e naturalistas de homem.

Scheler propõe uma revisão sistemática da 
Antropologia, que abrange desde tradições an-
tigas, descritas no mito bíblico da criação e na 
concepção grega do homem como animal racio-
nal, até as teorias modernas influenciadas pelo 
naturalismo e pelo positivismo. Os principais 
contrapontos do autor se dão justamente em re-
lação às concepções modernas. Ele entende que 
o homem moderno carece de uma ideia unitária 
de si mesmo, pois encontra-se em um perma-
nente curto-circuito entre ciência e religião. 

O artigo apresenta as cinco principais matri-
zes conceituais identificadas por Scheler, reve-
lando como ele se contrapõe a esses modelos, 
sobretudo ao naturalismo do Homo faber. A par-
tir disso, o autor pavimenta o caminho para uma 
proposta antropológica centrada na transcen-
dência e na dimensão espiritual. Entretanto, vale 
ressaltar, o foco deste trabalho está na reavalia-
ção crítica das cinco matrizes antropológicas. 

	

2 CONCEPÇÕES FILOSÓFICAS 
DE HOMEM NA OBRA DE MAX 
SCHELER

O tema da antropologia filosófica foi para Max 
Scheler um problema filosófico de primeira or-

dem, atribuindo ao tema um valor filosófico que 
poucos autores de sua época atribuíram. Sche-
ler, motivado a procurar respostas mais satisfa-
tórias dedicou grande parte de suas obras para 
tratar da ciência que falava da origem e signifi-
cado do homem enquanto pessoa.

Sua antropologia filosófica nasce de um ques-
tionamento a respeito do homem em um período 
em que o filósofo percebia que a filosofia que tra-
tava do homem parecia esgotada em suas defi-
nições, mas pouco respondia de fato o que era o 
homem. 

As concepções antropológicas apresentadas1 
eram universais e serviam como base para com-
preensão do homem, porém não apresentam 
necessariamente unidade e relação íntima quan-
do se observava o homem moderno e Scheler 
percebia que a tentativa de explicar a unidade 
do homem a partir de tais concepções antropo-
lógicas era falha. As concepções nos são caras, 
como foram para Scheler e, posteriormente, para 
Lima Vaz ao postular sua obra histórico-filosófi-
ca sobre a antropologia. Mas justamente, estas 
concepções contribuem para a compreensão da 
formação do homem ocidental como o conhece-
mos, porém não permitem um mergulho na es-
sência do que é o homem. 

Scheler situa o seu projeto de antropologia fi-
losófica com a questão da unidade do homem 
como ponto central de sua antropologia, não ig-
norando as concepções passadas, mas procu-
rando superar suas tensões e demonstrando sua 
insuficiência para pensar o ser humano contem-
porâneo. Para o autor, estas concepções servi-
rão metodologicamente como base histórica e 
conceitual para sua proposta antropológica.

2.1 CONCEPÇÃO DO HOMEM 
JUDAICO-CRISTÃ

Scheler empreende seu projeto de construir 
uma nova antropologia filosófica iniciando uma 
sistemática avaliação dos conceitos antropoló-

1  As concepções que aqui nos referimos são justamente as que iremos apresentar no decorrer do presente texto, com a 
particularidade de serem lidas do ponto de vista de Max Scheler.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 23

gicos presentes na história da filosofia, expondo 
as principais concepções de homem conhecidas, 
demonstrando sua origem e significado concei-
tual antes de iniciar a formulação de sua própria 
antropologia de “centralidade na transcendência 
do homem e de sua posição peculiar” (STEIN, 
2010, p. 141).

A primeira concepção sobre o ser do homem 
que nos é apresentada pelo autor, é o que ele 
chama ideia de homem judaico-cristão. Ainda 
muito presente nos círculos religiosos, sobretu-
do àqueles ligados à Igreja, a concepção judai-
co-cristã se baseia principalmente nos funda-
mentos do Antigo Testamento e dos Evangelhos, 
somados aos eventos históricos e culturais dos 
povos que viveram no período em que esses li-
vros foram escritos. Esta concepção de homem, 
que podemos denominar como homem bíblico, 
está alicerçada na ideia da criação do homem 
por um Deus único que o que cria a partir de um 
casal destinado a viver em um paraíso, mas que 
levado a pecar, perde a sua condição primeira e 
se tornam pecadores. Posteriormente, são redi-
midos por este mesmo Deus que se faz homem 
para salvar a sua criatura humana.

A realidade do homem na concepção bíblica 
e seu processo comunicativo apresentam um 
discurso teológico implícito, uma referência à 
sua origem como fundamento de sua verdade. A 
transposição desses conceitos teológicos e a fun-
damentação de métodos filosóficos, são como 
que os fundamentos de uma antropologia bíblica. 
Existe uma unidade radical do ser do homem, isto 
é, a relação direta e intrínseca do homem bíblico 
que ouve a palavra de Deus. A história do homem 
passa a se tornar ou, melhor dizendo, depende 
e se relaciona intimamente à história de Deus. O 
caráter salvífico que traz a concepção divina e a 
liberdade humana para a aceitação ou não dos 
desígnios divinos, é o que conduz o indivíduo hu-
mano na realidade bíblica a buscar a compreen-
são de sua própria existência. Mesmo sendo esta 
uma das principais concepções antropológicas 
de homem, Max Scheler aponta para o fato da 
dificuldade de se associar a concepção judaico-

-cristã de homem à filosofia e à ciência, como ele 
mesmo escreve em sua obra:

Provavelmente nem é preciso dizer 
que, sob qualquer ponto de vista, esta 
antropologia religiosa é totalmente 
destituída de sentido para uma filo-
sofia e uma ciência autônomas; de 
outro lado, também é penoso para 
aquele que sente e pensa de uma 
forma pura ver o antigo, muito belo 
e significativo mito aparentemen-
te apoiado numa apologia racional 
(SCHELER, 1986, p. 78).

Ao recordarmos os períodos históricos onde 
a Filosofia e a Teologia eram conhecimentos im-
bricados, tratadas como áreas interdependentes, 
sobretudo nos períodos patrístico e escolástico, 
é possível compreender o alerta que o autor faz 
a respeito da autonomia dos saberes. Porém, da 
mesma maneira que é penoso a demonstração 
de uma antropologia que trate da concepção 
bíblica de homem apenas por vias racionais é, 
como também apontado pelo autor, extrema-
mente difícil não se pensar na ideia de homem 
judaico-cristã quando nos perguntamos a res-
peito de nossa origem, visto o quão fortemente 
arraigadas são estas concepções para o homem 
ocidental, mesmo para aqueles que deixaram de 
crer ou até mesmo nunca creram na narrativa do 
homem como criatura de Deus. A este respeito 
escreve Scheler:

Mesmo aquele que deixou de crer dog-
maticamente nestas coisas, não se 
despojou, contudo, nem de longe da 
forma, do timbre de valor da consci-
ência de si do homem, do sentido da 
dignidade humana, que têm suas ra-
ízes históricas no conteúdo objetivo 
desta fé. Pois sentimentos e formas de 
vida, que suscitam convicções e ideias 
dominantes durante longos séculos, 
a elas sobrevivem enormemente. O 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202424

medo por exemplo, o pesadelo, que 
engendrou psicologicamente outrora 
o mito da queda e da culpa hereditá-
ria, a experiência de enfermidade, de 
uma espécie de doença incurável do 
homem enquanto homem pesa hoje 
ainda poderosamente sobre toda a 
humanidade ocidental, também não-
-crente (SCHELER, 1986, p. 78).

As narrativas históricas contadas ou lidas, por 
meio dos ensinamentos dos antigos e a leitura 
dos escritos religiosos que tratavam da história 
de Deus e do homem foram, para o que com-
preendemos como homem bíblico, fonte inicial e 
consumadora de sua compreensão do que era 
o homem e o que lhe era devido. Portanto, ainda 
que esta antropologia nos leve a pensar o ho-
mem em uma concepção judaico-cristã, como 
ser criado e não possa ser suficientemente satis-
fatória do ponto de vista filosófico, é também ne-
cessário, dentro deste contexto, não propor uma 
leitura meramente narrativa do homem bíblico 
sendo conduzido pela história salvífica, uma vez 
que, considerando ponto de vista antropológico 
para o qual nos propomos, é necessário ter em 
mente que é o homem o ator principal de seu 
processo de autocompreensão. 

 

2.2 CONCEPÇÃO DO HOMEM 
GREGO

A segunda concepção de homem apresenta-
da por Max Scheler, é a de homem grego. A so-
ciedade grega foi capaz de descobrir a ideia de 
homem a partir de si própria, ideia esta que per-
mitiu ao homem grego, a partir do juízo que fez 
de si mesmo enquanto homem, criar consequ-
ências marcantes na história de sua civilização e 
das que se seguiram.

O homem grego, enquanto conceito antropo-
lógico, nasce de uma percepção não só das dife-
renças estruturais do homem em distinção para 

com os outros seres, mas também em relação 
às suas faculdades particulares que naturalmen-
te o distinguiam de qualquer outro ser conhecido 
pelo homem. É essa primeira categorização do 
homem que permite o estabelecimento do con-
ceito antropológico cunhado pelos gregos, como 
explica o autor:

Trata-se, usando uma fórmula, da ideia 
de Homo sapiens, caracterizada pela 
primeira vez de uma forma conceitu-
al e filosófica mais nítida, mais precisa 
e mais clara, por Anaxágoras, Platão e 
Aristóteles. Esta ideia estabelece uma 
distinção entre o homem e o animal 
em geral (SCHELER, 1986, p. 79).

Sob esta perspectiva, a distinção entre o ho-
mem e o animal realizada pelos gregos não se 
reduz apenas a uma distinção empírica, distin-
guindo-os apenas por diferenças morfológicas, 
fisiológicas ou psicológicas, ao compará-lo, por 
exemplo, com os macacos, que são naturalmen-
te animais que se assemelham aos homens. Ou-
tro ponto de vista a este respeito, que é abordado 
pelo autor, é o fato de que este procedimento de 
comparação anteriormente citado, não seria ca-
paz de contrapor o homem ao animal, visto que 
a realidade do homem enquanto ser não se reduz 
apenas às características visíveis e passíveis de 
comparação para com outros seres que não são 
o homem. Ainda tratando-se a respeito da possi-
bilidade de se usar a comparação entre o homem 
e o animal para a formação da ideia de homem, 
escreve Scheler:

E já que existe pelo menos dúvida quan-
to ao fato de que por exemplo o homem 
se assemelha incomparavelmente mais 
ao chimpanzé do que ambos ao sapo e 
a serpente, então este método nunca 
forneceria a mínima razão de formar-se 
a ideia tradicional “do” homem e a ideia 
“do” animal, já cunhada a partir do ho-
mem. O conceito de homem dominan-



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 25

te na história tal como nossos lábios o 
formula dez vezes ao dia originou-se 
numa lei de formação totalmente diver-
sa, sendo apenas uma consequência 
do já pressuposto conceito de Deus e 
da doutrina do homem como imagem 
de Deus (1986, p. 80).

A formulação da ideia de homem cunhada pe-
los gregos nasce, como vimos, não por um pro-
cesso de análise comparativa, mas por um longo 
processo de autocompreensão do homem ao se 
situar no mundo enquanto ser distinto de todos 
os outros seres. Para Scheler, foi justamente de-
vido à filosofia clássica grega que este anseio 
pôde ser respondido, pois como o próprio autor 
salienta, o conceito de homem no período grego 
“originou-se numa lei de formação totalmente 
diversa, sendo apenas uma consequência do já 
pressuposto conceito de Deus e da doutrina do 
homem como imagem de Deus” (1986, p. 79). 
Se, para o homem grego, a espécie humana era 
eterna como todas as outras espécies, mas dis-
tinta em tantos sentidos, foi necessário que per-
tencesse a um agente específico, o que podemos 
classificar como algo divino ou transcendental, 
como propõe o autor.

Tratando desta conceituação scheleriana de 
homem e sua relação com o divino, Lima Vaz 
pergunta:

Como se reflete a condição humana na 
imagem que o homem arcaico grego 
faz de si mesmo? [...].  [Para o autor], 
uma das mais conhecidas expressões 
dessa condição, que articula de resto, 
experiências humanas fundamentais e 
a relação do homem com os deuses, é 
a oposição entre o apolíneo e o dionisí-
aco como dimensões constitutivas da 

alma grega (2014, p. 32). 

A referência que faz Lima Vaz é a de uma vi-
são luminosa e ordenada da vida humana, na 
qual o homem é orientado a pensar e agir de ma-
neira concreta, refletindo a visão apolínea2 refle-
xiva. De certo, podemos dizer que ocorre aqui um 
ordenamento no agir, porém é o homem o ator 
principal ao refletir à sua maneira de agir. Por ou-
tro lado, a visão dionisíaca pode ser interpretada, 
de acordo com Lima Vaz, como “o lado obscuro 
ou terreno onde reinam as forças desencadea-
doras do desejo e da paixão” (2014, p.32). Esta 
dualidade entre homem e divino e, segundo Lima 
Vaz, entre as próprias divindades para com o ho-
mem, foi também, do ponto de vista de Scheler, 
algo marcante para a construção conceitual e 
real do indivíduo homem no período da Grécia 
antiga. Pois, justamente a partir da razão, o ho-
mem foi capaz de conhecer a si próprio, ao outro 
e a divindade. Além disso, foi transformando a 
natureza à sua volta, ao passo que fazia esco-
lhas no seu agir, ora se inclinando a Apolo e ora 
se inclinando a Dionísio. Não queremos aqui re-
duzir as escolhas humanas do homem grego e o 
bom uso de sua razão apenas a estas duas enti-
dades (Apolo e Dionísio) que eram fundamentais 
para o homem grego. O exercício proposto aqui 
foi para demonstrar o processo de autocompre-
ensão do homem grego em relação à dimensão 
transcendental, algo que lhe era caro e de suma 
importância para a compreensão do conceito de 
homem grego.

2.3 AS CONCEPÇÕES 
MODERNAS DE HOMEM

De maneira muito crítica, Scheler abordou 
três concepções antropológicas modernas que, 

2  Os termos Apolíneo e Dionisíaco se referem a um conceito filosófico que retrata a dicotomia entre os deuses Apolo e Dio-
nísio. Ambos eram filhos de Zeus, porém agiam de maneira muito distinta. Apolo era o deus da razão e do racional, enquanto 
Dionísio era conhecido como o deus da loucura e do caos. Este conceito foi utilizado por Scheler e principalmente por Lima 
Vaz para explicar a dualidade do homem grego, que se comportava ora como Apolo e ora como Dionísio.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202426

segundo ele eram as de maior peso filosófico e 
cultural em sua época. São concepções marca-
das por uma forte influência naturalista e por um 
positivismo agressivo na construção da ideia de 
homem que se choca com outros campos do sa-
ber para além da filosofia, pois esta perde espaço 
frente as ideias de homem que em seu conceito 
não parecem se apoiar muito na filosofia, mas 
sim em ciências positivas. Esta abordagem re-
duz o homem muitas das vezes em apenas um 
animal dotado de características um pouco su-
periores aos animais, posição fortemente criti-
cada por Scheler ao abordar estas três últimas 
concepções antropológicas mais próximas de 
nosso período contemporâneo.

Uma terceira ideia sobre homem destacada 
por Max Scheler em sua obra, é o conceito de 
Homo faber, um conceito de homem mais pró-
ximo de nosso período histórico, associando-se 
às teorias naturalistas, pragmatistas e positivis-
tas. A teoria de Homo faber, em contraposição 
a de homem grego, nega a faculdade racional 
específica do homem, ou seja, na concepção de 
Homo faber não há diferença de essência entre 
o homem e o animal, mas apenas de grau, sendo 
o homem apenas uma espécie animal particular. 
Segundo o autor, no homem atuam os mesmos 
elementos, forças e leis que atuam nos outros 
seres vivos, porém com consequências mais 
complexas (SCHELER, 1986, p. 83). Neste con-
texto, a dimensão espiritual do homem (concei-
to fundamental para o autor, mas não explorado 
neste artigo) é compreendida pelo conceito de 
Homo faber como apenas uma diferença de fe-
nômeno decorrente das ações do homem animal 
que se associa à uma cultura humana e, por isso, 
apresenta um reflexo maior quando comparado 
às consequências das ações dos outros animais. 
Neste conceito moderno, não é o homem um ser 
racional, um Homo Sapiens, mas um homem 
instintivo. Todos os elementos da racionalidade, 
dos sentimentos, pensamentos e vontade, são 
governados pelos instintos e só podem ser expli-
cados por meio dele, como escreve o autor:

O homem não passa de um ser vivo 
altamente desenvolvido. Aquilo que é 
chamado de espírito, de razão, não tem 
uma origem metafísica independen-
te e especial, também não possui um 
sistema de leis elementar e autônomo, 
correspondentes às próprias leis do 
ser; mas é apenas um prolongamen-
to da evolução das mais altas facul-
dades psíquicas que já encontramos 
nos macacos antropoides (SCHELER, 
1984, p. 84).

O sentido que o autor procura demonstrar aci-
ma é o de que o homem apresenta uma inteli-
gência técnica um pouco mais evoluída do que 
a dos chimpanzés, por exemplo. O Homo faber é 
meramente um animal um pouco mais evoluído, 
capaz de se adaptar a situações novas e atípi-
cas sem a necessidade de experiência prévia, ou 
seja, por meio do uso da memória e da experi-
ência prática. De acordo com esta concepção, o 
homem é capaz de se adaptar e tomar decisões 
frente a novas realidades por meio deste instinto 
que também está presente nos animais, porém 
em menor grau evolutivo, a inteligência técnica, 
conforme salienta Scheler:

Atribuem-se a esta inteligência técnica, 
assim como a qualquer outro processo 
psíquico e outras relações psíquicas, 
correlatos inequívocos nas funções 
do sistema nervoso. Pois o espírito é 
aqui apenas uma parte da psique – do 
aspecto interior dos processos vitais. 
O que chamamos conhecimento é 
simplesmente uma série de imagens 
que se inserem de uma forma cada 
vez mais rica entre o estímulo e a re-
ação do organismo – respectivamente 
signos de coisas, fabricados por nós 
próprios, e relações convencionais en-
tres esses signos. Aquelas imagens e 
séries de signos e aquelas suas for-



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 27

mas de ligação que levam a reações 
bem-sucedidas, propícias à vida no 
seu meio, de maneira que, pelos nos-
sos movimentos, conseguimos o que 
constituía originariamente o objetivo 
do instinto, fixam-se cada vez mais no 
indivíduo e na espécie por hereditarie-
dade (1986, p. 84).

O Homo faber tem sua vida pautada pela ótica 
dos instintos, onde os fenômenos ou signos de 
suas ações são assimilados gerarão após gera-
ção, tomando forma e significado de verdadei-
ro ou falso à medida que resultam no êxito das 
ações realizadas. Da mesma forma também po-
de-se pensar no valor das ações humanas, atri-
buindo a elas um valor ético de boas ou más na 
medida em que satisfazem as necessidades do 
convívio útil humano. Diferentemente da concep-
ção grega de homem, não há aqui a necessidade 
da racionalidade humana, pois será somente por 
meio dos instintos, das ações e de suas poste-
riores implicações que se explicará tudo o que 
diz respeito ao homem e ao mundo.

Neste contexto, o Homo faber é, essencial-
mente, como explica o autor, “um animal de sig-
nos, um animal de instrumentos e um ser cere-
bral” (1986, p. 85). Cerebral, porém, apenas no 
sentido cortical onde o cérebro é mais desenvol-
vido e consome uma quantidade maior de ener-
gia que os demais animais. Os signos, que po-
dem ser compreendidos como constituintes da 
linguagem, são para o Homo faber apenas um 
instrumento, uma ferramenta por ele desenvolvi-
da instintivamente, conforme ilustra o autor:

Assim como no homem nada há de 
organológico, morfológico ou fisiológi-
co que não exista também, em germe, 
nos vertebrados superiores, assim se 
dá também com o psíquico ou noético. 
Por isso deve ser admitida de qualquer 
forma para o homem a teoria da des-
cendência, por maior que seja a dispu-

ta científica sobre as formas interme-
diárias entre o homem de Dubois e o 
comprovado homem diluvial (SCHE-
LER, 1984, p. 85).

Scheler procura demonstrar que nesta con-
cepção moderna de homem, a ideia evolutiva é 
a que melhor fundamenta o que podemos com-
preender como Homo faber, pouco importando 
as diferentes possíveis origens que a espécie hu-
mana possa ter tido. É possível interpretar, sob 
este ponto de vista materialista e positivista, o 
homem como um animal com um maior grau 
evolutivo que os demais animais que habitam a 
terra. Por isso, não existe grande diferença en-
tre os seres animais vertebrados que não possa 
ser associada exclusivamente ao quão evoluídos 
são esses seres, sendo o Homo faber o ápice 
evolutivo alcançado até então pelo homem. 

Existem outras duas concepções que são 
exploradas e apresentadas por Scheler em sua 
obra, buscando fundamentar seu projeto an-
tropológico. Como uma reação às três demais 
concepções já abordadas, estas nos são apre-
sentadas pelo autor de maneira sequencial às 
visões anteriores que colocavam o homem sem-
pre em uma posição de destaque benéfico para 
si mesmo. Vale lembrar que as concepções que 
apresentamos são, sem sombra de dúvidas, as 
principais para a compreensão do projeto antro-
pológico scheleriano. Porém, para uma melhor 
elucidação do trabalho investigativo do autor 
no que se refere às concepções antropológicas 
vigentes em sua época, cabe aqui citarmos de 
maneira conjunta as duas últimas concepções 
antropológicas apresentadas pelo autor.

Apesar de muito pouco conhecidas, Scheler 
considerava que as concepções modernas de 
homem tratadas ao final de seu trabalho ha-
viam tomado significativa importância, sobre-
tudo frente às crises enfrentadas pelo homem 
nas transições do século XIX e XX e nas gran-
des crises geradas pela primeira guerra mundial. 
A primeira destas concepções pode ser definida 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202428

como o Homem Desertor ou Homo Dionysia-
cus, o que define de maneira muito clara o que 
o homem havia se tornado para um significativo 
número de intelectuais do meio antropológico, e 
até mesmo dos demais meios acadêmicos e so-
ciais. O Homem Desertor era desertor de si e dos 
outros. A origem deste termo e da própria ideia 
de homem apresentada por Scheler, é também 
por ele associada a um processo de decadência 
do homem como um processo histórico perten-
cente à origem e essência do próprio homem. Ou 
seja, esta visão se dá como um processo natu-
ral, constituinte da história do homem nesta fase 
decadente, na qual ele se encontra na visão dos 
postuladores de uma filosofia negativa contem-
porânea a Scheler. Neste sentido, segundo Sena, 

A condição humana, devido a sua 
gênese racional é, portanto, radical-
mente defeituosa. Esta se estrutura e 
se define por oposição à vida em ge-
ral. O homem é o animal mais frágil, 
incapaz de se adaptar ao meio am-
biente utilizando as próprias capaci-
dades biológicas. A razão, ocupando 
a função adaptativa no homem, por 
comparação ao animal que possui o 
instinto como uma força muito mais 
certa e eficaz evolutivamente, define-
-se como um ‘ser produtor de ficções’ 
que o torna cada vez mais cego para 
sua própria condição ontológica. As-
sim, criam-se as necessidades para 
cunhar instrumentos, a linguagem, o 
Estado, o direito, o consumo etc., tudo 
isso que torna o homem mais e mais 
incapaz funcionalmente, num ciclo 
infinito de autofagia e aniquilação or-
gânica. Todo o componente racional, 
efetivo do espírito e da cultura é de-
finido como doentio, empobrecedor e 
limitante da existência (2022, p. 159).

No trecho acima percebemos mais claramen-
te este caráter negativo em relação ao homem e 
sua história. É possível afirmar, sob este ponto 
de vista, que a história humana é a história da 
decadência, principalmente nas afirmações an-
tropológicas de um caminhar inerente para o fim 
do homem como processo natural de sua his-
tória. Esta concepção de Homo Dionysicus nos 
aparece como uma ideia antagônica ao Homo 
faber, sobretudo quando tomamos as afirma-
ções anteriores que nos levam a pensar que 
toda a construção mecânica e aprimoramento 
material empreendido pelo homem são fraque-
zas instintivas. Percebe-se, ao contrário da visão 
positivista de um homem da técnica, que há um 
homem limitado, refém dos instrumentos por ele 
mesmo criados, que o servem para exaltação de 
si próprio e falsamente substituem as atividades 
vitais que o levariam a um autêntico processo 
evolutivo. Neste sentido, de anulação da própria 
natureza humana por meio de sua dependência 
da técnica e revisando autores de sua época, es-
creve Scheler:

Não foram os pais espirituais desta 
ideia que tiveram de qualquer forma 
uma significação profunda, mas seu 
hábil propagandista Theodor Lessing 
quem trouxe aos ouvidos mais sur-
dos a tese da nova teoria, expressa na 
seguinte fórmula: ‘o homem – isto é, 
uma espécie de símio predador que, 
aos poucos, se tornou megalôma-
no, em vista do seu espírito’. O ana-
tomista holandês L. Bolk, beneméri-
to por seus estudos da evolução do 
corpo humano a partir de ancestrais 
animais, resumiu o resultado de suas 
pesquisas com maior objetividade na 
sentença: ‘o homem é um macaco in-
fantil com secreções internas pertur-
badas’ (1986, p. 90). 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 29

Como observado por Scheler, novamente per-
cebemos a grande crítica que se faz ao homem, 
deste ponto de vista antropológico, colocando-o 
na posição de um ser inimigo de si mesmo, a par-
tir de uma profunda negação de uma perspectiva 
histórica do homem em um processo evolutivo 
longínquo. Como afirma o autor, do ponto de vis-
ta desta teoria, o homem não é como as espécies 
de plantas e animais, isto é, um ser sem futuro 
evolutivo, onde sem poder evoluir a espécie es-
taria fadada ao fim. Na verdade, é o homem o fim 
da vida de maneira geral. O homem é uma doen-
ça que coloca fim à vida de maneira geral, ain-
da que mentalmente ou fisicamente nem todos 
os homens sejam ou estejam doentes, o Homo 
Dionysicus é a doença em si como o homem que 
deserta de sua própria vida nos sentidos mais 
estritos e amplos que possamos imaginar. Toda 
história do homem e de sua evolução é a histó-
ria do processo de morte do próprio homem e de 
sua história.

A quinta e última ideia de homem trabalhada na 
obra de Scheler é também um reflexo contrário às 
três primeiras concepções antropológicas abor-
dadas neste trabalho. O que podemos denominar 
de Homo Creator, é também muito bem compre-
endido como o super-homem3 de Nietzsche.

Scheler destaca que esta ideia envol-
ve uma grande novidade, já que nunca 
antes se buscou pensar, em sentido 
antropológico, a ruptura com o ele-
mento transcendente do ser e ainda 
menos, como nesta figura, pensar o 
homem como o próprio ápice do ser 
relativamente a esta dimensão trans-
cendente (SENA, 2022, p. 160). 

Scheler associa esta ideia de homem a um 
ateísmo postulante, que ao contrário do ateísmo 
vigente que admitia que a existência de Deus era 

em si considerada desejável, neste novo mode-
lo, Deus não pode e não deve existir para que a 
existência humana faça sentido em sua missão 
e liberdade. Segundo o autor, o homem estaria 
despojado de sua natureza e futuro caso Deus 
existisse, pois a existência de Deus aniquilaria o 
homem e sua moral. Diante disso, qualquer pla-
no futuro de existência de Deus deixa de fazer 
sentido quando observamos sob a ótica desta 
concepção de homem. Neste ateísmo postulan-
te, o autor percebe que a negação da existência 
de Deus em nada exonera o homem de respon-
sabilidades. Muito pelo contrário, o coloca na 
posição do super-homem, segundo a ideia que 
o autor toma emprestado de Nietzsche, apoia-
da na ideia de homem por ele postulada. Assim 
como podemos melhor compreender na síntese 
citada abaixo:

Assim, no Homo Creator, o apreço de 
Scheler por Nietzsche se evidencia de 
forma bem clara. Por isso, o autor en-
tende que esta ideia, seja por uma verve 
materialista ou espiritualista, desem-
boca numa teoria da pessoa e numa 
história do mundo realizado através 
da manifestação do ser pessoal e de 
sua condição valorativa. Em alguma 
medida se reconhece o sentido histó-
rico, mas isto só ocorre sob a condi-
ção de que neste palco da vida social, 
seja possível destacar a monumental 
exemplaridade das personalidades hu-
manas: os gênios, os santos, os gran-
des líderes políticos, as grandes figuras 
vitais, da arte, da música e mesmo os 
‘bon vivants’, os boêmios, todas estas 
personalidades que marcam, de algum 
modo, o desenvolvimento histórico e a 
forma de ser da vida cotidiana (SENA, 
2022, p. 161).

3  Este conceito de Nietzsche que nosso autor toma emprestado, é utilizado para designar um ser superior aos demais que, 
segundo Nietzsche é o modelo ideal para elevar a humanidade. O homem não eleva a humanidade, mas a si próprio para 
alcançar o patamar de super-homem.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202430

A junção de todas as concepções que nos fo-
ram apresentadas pelo autor são vistas por ele 
mesmo como uma incapacidade de reuni-las de 
maneira que venham a servir como fundamento 
para explicação do que é o homem. Como tam-
bém nenhuma delas de maneira isolada pode, 
admitida por quem quer que seja, ser capaz de 
dar explicações que nos sirvam verdadeiramente 
para significar o homem dando sinais de verda-
deiras soluções para seus problemas antropoló-
gicos. Assim melhor explica Sena:

A conclusão do autor sobre a soma 
dessas concepções trata da inviabi-
lidade de adequá-las em um pensa-
mento comum. Hoje, todos nós sabe-
mos que, no contexto anterior a 1900, 
o choque entre estas concepções foi 
feroz, principalmente na querela entre 
a ciência e a religião. As teorias sobre 
o Homo Faber vão de encontro à ques-
tão da ideia homem como imagem e 
semelhança, tão cara às concepções 
religiosas. Tão brutal é a contenda 
para Scheler, que de acordo com sua 
perspectiva se tornou impossível para 
a filosofia mediar qualquer situação e 
criar conceitos adequados para guiar a 
ingerência. Para piorar, de certo modo, 
as teorias tanto do Homo Dionysiacus 
quanto do super-homem se alimen-
tam dos resultados das pesquisas 
científicas do período e acabam por 
romper de modo definitivo com qual-
quer possibilidade de diplomacia entre 
os vários grupos teóricos envolvidos. 
Eucken, o orientador de Scheler, expli-
cita o sentido da decadência do perí-
odo na sua crítica do positivismo e na 
dificuldade para um acordo conceitual, 
partindo de suas premissas idealistas. 
As tentativas de mediação são inten-
sas, ocorridas no Neokantismo desde 
seu nascimento como movimento fi-
losófico, mas nunca efetivas. Portanto, 

no período em que Scheler era univer-
sitário, a filosofia e Deus foram anun-
ciados mortos e a ciência desejou rei-
nar sobre ambos, o que, para o autor, 
era algo extremamente problemático 
(2022, p. 163).

Deste emaranhado de concepções que Sche-
ler internalizou de maneira muito íntima, nasce 
sua primeira percepção da incapacidade, como 
já dissemos, destas concepções explicarem a 
ideia de homem, mas também principalmente 
da impossibilidade de conversarem entre si para 
auxiliar no entendimento do futuro do homem. 
Contestando esses fatos, Scheler procura fundar 
sua própria antropologia que tem a pretensão 
de dar cabo das questões relativas ao homem, 
sobretudo o homem em crise, contemporâneo a 
ele. É por um caminho fenomenológico que ini-
ciará o autor a construção de sua antropologia, 
trazendo à tona questões como a ética, a teorias 
de valores, as relações entre o divino e o homem 
e, principalmente as dimensões espirituais que 
diferem o homem de todo e qualquer ser vivente 
presente no cosmos.  

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS

O projeto antropológico empreendido por 
Scheler em seu livro Visão filosófica de mundo 
demonstra revela a complexidade de interpreta-
ções que tentaram definir a essência humana ao 
longo da história. Através da análise das cinco 
visões apresentadas demonstrou-se que Scheler 
não as descarta por completo, mas aponta suas 
limitações em fornecer uma explicação unificada 
para o ser humano em crise no século XX.

Scheler demonstra as incongruências relacio-
nadas a estas visões de homem, sobretudo das 
naturalistas, que são as que mais se distanciam 
de sua proposta para um novo conceito de an-
tropologia. Conhecer as diferentes concepções e 
poder relacioná-las, ainda que apenas conceitu-
almente, contribui para a compreensão daquilo 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 31

que Scheler pretendia ao afirmar que havia mui-
tas concepções, porém nenhuma delas respon-
dia o que de fato era o homem.

De acordo com Scheler, o conhecimento de 
tais concepções é um requisito indispensável 
para superar a fragmentação do saber antropo-
lógico. O autor prepara o terreno para uma antro-
pologia fenomenológica que busca integrar ética, 
valores e espiritualidade, propondo que a verda-
deira definição de homem reside naquilo que o 
diferencia de todos os outros seres viventes. Tal 
diferenciação, culminará no que o autor denomi-
na como a posição do homem no cosmos. 

Por último, vale ressaltar que, muito embora 
este estudo tenha focado nas raízes históricas 
das concepções de homem, a fundamentação 
da própria antropologia filosófica de Max Scheler, 
bem como a sua análise sobre a posição do ho-
mem no cosmos, será objeto de uma descrição 
em trabalho futuro.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

SCHELER, Max. Visão Filosófica de Mundo. São 
Paulo: Editora Perspectiva, 1986.

SENA, Paulo Henrique Reis de. A antropologia 
Filosófica de Max Scheler: Uma resposta feno-
menológica ao problema de Pessoa. 2022. Dis-
sertação (Mestrado em Filosofia) - Programa 
de Pós-Graduação em Filosofia, Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2022. 
Disponível em: https://repositorio.ufmg.br/
bitstream/1843/50265/1/A_Antropologia _Filo-
sofica_Max%20Scheler_Resposta_Fenomeno-
logica_Problema_da_Pessoa_2022.pdf. Acesso 
em 18 ago. 2023.

STEIN, Ernildo. Antropologia Filosófica: Ques-
tões epistemológicas. Ijuí: Ed. Unijuí, 2010.

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de Filosofia 
I: ética e cultura. São Paulo: Loyola, 2014.

https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/50265/1/A_
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/50265/1/A_

	_heading=h.hentkn20umua
	_heading=h.awkos5ke1kze

