
Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202410

O SÉCULO XII E A UNIVERSIDADE DE PARIS
THE 12th CENTURY AND THE UNIVERSITY OF PARIS

LUCSON FIBO CHÉRY*
*Graduado em Filosofia-bacharelado pela UCPel, Formado em Teologia pelo CIFOR (Centre 

Inter-Intituts de Formation Religieuse). E-mail: lucsonfibo16@yahoo.com

Resumo: Este presente trabalho tem o objetivo 
de apresentar o contexto histórico-filosófico 
do surgimento da Universidade de Paris no sé-
culo XII. Durante o século XII Abelardo assu-
miu a Escola da Catedral de Notre Dame. Esta 
escola é a fonte originária do nascimento da 
Universidade de Paris. A Universidade Medie-
val surgiu como uma associação corporativa 
caracterizada pela disputatio, onde os profes-
sores debatem entre si ou com os alunos. Com 
o surgimento desta instituição e suas carate-
rísticas, foi possível verificar a atuação a partir 
das artes liberais que estão no segundo nível 
dos estudos da escola palatina organizada por 
Alcuíno de York. A relevância da dialética como 
ciência autônoma mostra que a Universidade 
de Paris é lugar de produção e conservação do 
saber no período medieval.
Palavras-chave: Universidade. Pedro Abelardo. 
Artes liberais. Dialética.

Abstract: This paper aims to present the histori-
cal-philosophical context of the emergence of the 
University of Paris in the 12th century. During this 
period, Abelard took over the School of the Ca-
thedral of Notre Dame. Which served as the origi-
nal source for the birth of the University of Paris. 
The medieval university emerged as a corporate 
association characterized by the disputatio, whe-
re professors debated among themselves or with 
students. With the establishment of this institu-
tion and its characteristics, it became possible to 
observe its activity based on the liberal arts, whi-
ch were part of the second level of studies in the 
Palatine School organized by Alcuin of York. The 
relevance of dialectics as an autonomous scien-
ce demonstrates that the University of Paris was 
a place for the production and preservation of 
knowledge in the medieval period.
Keywords: University. Peter Abelard. Liberal arts. 
Dialectic.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 11

1  Em sentido sociológico, corresponde ao que os antigos chamavam de “parte da cidade” e designa um grupo de cidadãos 
definido pela natureza da função que exercem na vida social e pela parcela de vantagens que extraem de tal função [...]. 
Embora o conceito de Classe já estivesse presente no pensamento lógico medieval, esse termo só começou a ser usado no 
século XIX, sobretudo por obra dos lógicos ingleses, como Hamilton, Jevons, Venn [...]. ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de 
Filosofia, p. 144- 5.

2  Do grego: “Scholé”, que significa ócio.

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS

No contexto de predominância do cristianis-
mo durante o século XII, é importante destacar 
os principais debates que ocorriam naquele perí-
odo para poder compreender com clareza o nas-
cimento da Universidade de Paris.

A trajetória da filosofia medieval é marcada 
metodicamente pelas questões de fé e razão, e 
outros assuntos dogmáticos que têm relação 
com a tradição Cristã e com a tradição filosófica 
grega. A história da Universidade parisiense no 
período medieval tem valor fundamental, porque 
é um dos fatores que pode nos ajudar a enten-
der melhor a formação da classe de intelectuais. 
Sociologicamente, o surgimento da Universidade 
também colaborara muito na superação das dis-
tinções de classe1 social que são: clero, guerrei-
ros e camponeses. A elaboração do pensamento 
filosófico sobre a razão e a fé na Universidade 
ou nas escolas tem o nome de escolástica2. O 
grande instrumento racional para a defesa da fé 
naquele período é a filosofia, que foi usada tam-
bém na interpretação da Sagrada Escritura. Tudo 
isso era para consolidar a doutrina da fé cristã de 
forma racional. 

O valor atribuído ao conhecimento naquela 
época, desde os gregos, fez com que surgisse 
espaço de formação de intelectuais para a cons-
trução do saber. No século XII, o florescimento 
da Universidade abriu caminho para o estudo 
de algumas ciências e disciplinas específicas no 
ensino. Havia pensadores que se empenharam 
para o crescimento do pensamento filosófico 
cristão através dos seus escritos, mas eles não 
escreveram de qualquer maneira, empregaram 
um método para que houvesse maior clareza. 

No surgimento da Universidade de Paris, ha-
via escolas que tinham uma formalidade típica 
da época, depois começou a assumir o caráter 
eclesial; além de algumas características desta 
instituição, tinha a dialética que teve um desta-
que importantíssimo por ser usada formalmente 
por alguns autores da época mais precisamente 
pelo Pedro Abelardo.

Ao longo deste trabalho, veremos que, de fato, 
a Universidade é considerada como um lugar de 
produção do saber. Também levaremos em con-
sideração alguns debates do período medieval 
como pistas de preparações para os períodos 
posteriores. 

2 SURGIMENTO DA 
UNIVERSIDADE DE PARIS

Quando se discute a respeito da Universidade, 
normalmente vem à memória a figura do profes-
sor, alguém que trabalha no ensino de uma dis-
ciplina onde há alunos que estão em busca do 
conhecimento para a execução de alguma profis-
são, ou também para satisfazer sua curiosidade. 
Durante todo período do surgimento da Universi-
dade, não havia ainda uma estrutura pronta, mas 
paulatinamente estava em formação. Podemos 
reconhecer que foi devido a um grande renasci-
mento cultural que ocasionou o nascimento das 
Universidades.

Um grande renascimento cultural deu 
ocasião para o surgimento das univer-
sidades, mas não se trata daquele re-
nascimento dos séculos XIV e XV com 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202412

3  (742- 814), um dos maiores títulos de Carlos Magno ao reconhecimento da posterioridade é o impulso por ele dado ao 
estudo das letras e ao cultivo das artes. Depois da sua viagem á Itália, onde floresciam as boas letras, compreendeu o gran-
de imperador a necessidade de avivar entre os seus belicosos francos o gosto da literatura e da ciência, e, pelas célebres 
capitulares de 787, recomendou a fundação de escolas por todo império. A Irlanda, que, preservada, desde a sua conversão 
ao cristianismo, das invasões bárbaras, tinha mantido as antigas tradições científicas, subministrou à Europa continental os 
primeiros mestres (FRANCA, 1969, p.88).

relação ao qual o termo é habitual-
mente empregado, e sim de um renas-
cimento anterior, não tão conhecido, 
embora, a seu modo, nem um pouco 
menos importante, e que os historia-
dores de hoje chamam de renasci-
mento do século XII. Enquanto o co-
nhecimento estivesse limitado às sete 
artes liberais da alta Idade Média, não 
poderia haver nenhuma universidade, 
pois não havia nada que ensinar além 
de simples elementos de gramática, 
retórica e lógica, e das noções ainda 
mais básicas de matemática, astrono-
mia, geometria e música, que faziam 
às vezes de um currículo acadêmico 
(HASKINS, 2015, p. 20). 	

	
Haskins deixou claro o contexto do termo re-

nascimento atribuído ao século XII nesta citação, 
porque a tendência é de referirmo-nos ao renas-
cimento do século XIV e XV, contudo, esse renas-
cimento cultural é anterior e tem importância na 
origem das Universidades no século XII. Na cita-
ção acima, é mencionada a questão da alta Ida-
de Média. Basicamente, podemos entender que 
a Idade média é a transição da cultura clássica 
para a cultura moderna. Então, para Haskins, Alta 
Idade Média “refere-se à primeira parte da Idade 
Média, que se inicia com a queda do Império Ro-
mano e situa-se grosso modo entre os anos 500 
e 1100” (2015, p. 20). 

Na fundação da Universidade parisiense, havia 
três modelos de escolas: monacais, episcopais 
e palatinas. As escolas monacais geralmente 
eram administradas por uma abadia, as episco-
pais por uma catedral e as palatinas dirigidas por 
eclesiásticos e funcionaram nas cortes. Então 

reconhecemos a grande contribuição dos mos-
teiros na educação e também na preservação da 
educação clássica com suas bibliotecas. 

Lembramo-nos de Carlos Magno3, reconheci-
do como grande guerreiro, que teve missão de 
fazer expandir o cristianismo. Dedicou-se mui-
to à formação da escola palatina; o seu objetivo 
era o de fazer surgir na terra dos francos uma 
nova Atenas. Assim, foi confiada a escola palati-
na a Alcuíno de York (730-804) e ele organizou os 
graus da instrução. 

A escola palatina tinha um programa de es-
tudos bem organizado. Essa instrução era for-
mada em três níveis: o primeiro é simplesmente 
uma instrução elementar; o segundo é focado no 
estudo das sete artes liberais que são divididas 
em dois grupos, o trivium (gramática, retórica e 
dialética), o quadrivium (aritmética, geometria, 
astronomia e música); e, por fim, o estudo apro-
fundado da Sagrada Escritura. 		

			 
A educação na alta Idade Média era 
baseada nas chamadas sete artes li-
berais, três das quais, a gramática, a 
retórica e a lógica, eram agrupadas no 
trivium, enquanto que as outras quatro, 
a aritmética, a geometria, a astronomia 
e a música, formavam o quadrivium. O 
primeiro grupo era o mais elementar; o 
segundo era elementar o bastante. Du-
rante a decadência do ensino antigo, o 
número de disciplinas foi estabelecido 
e o seu conteúdo foi padronizado, uma 
concepção que chegou integralmente 
à Idade Média principalmente por meio 
do livro de um certo Marciano Capela, 
escrito no início do século V (HASKINS, 
2015, p. 45-46).



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 13

4    Na Idade Média, a dialética foi uma disciplina do trivium que obteve grande sucesso, pois ajuda a dividir em partes todas 
as coisas, a distinguir, explicar, explanar e concluir. Serve como instrumento na produção do saber e na elaboração do dis-
curso (ZILLES, 1993, p. 56).

Nesses três níveis de instrução, o segundo 
foi mais explorado no desenvolvimento do pen-
samento medieval. Como estamos tratando a 
questão da Universidade de Paris, vale lembrar 
que Pedro Abelardo, professor famoso em Pa-
ris, fez uso da dialética e da retórica. O cultivo 
dessas artes é típico do trivium. Indubitavel-
mente, ele também fazia uso da gramática nos 
seus escritos.

3 CARACTERÍSTICAS DA 
UNIVERSIDADE DE PARIS	

No período medieval, as Universidades surgi-
ram: além de Paris, também em Bolonha e de-
pois nos demais reinos. Essa instituição não fun-
cionava conforme um modelo pronto. As escolas 
tinham um modelo como as escolas de Atenas 
na Grécia antiga, talvez para dar continuidade 
àquela maneira. 

Antes de expor os detalhes, podemos fazer 
uma análise contextual do que se entende por 
Universidade no século XII. Conforme Giovanni 
Reale: “o termo Universidade, originalmente, não 
indicava um centro de estudos, e sim muito mais 
uma associação corporativa ou, como diríamos 
hoje, um sindicato, que tutelava os interesses de 
uma categoria de pessoas” (2015, p. 123). Isso 
apresenta o clima de funcionamento da Univer-
sidade medieval em forma de debate, onde os 
mestres e estudantes dialogavam, faziam dis-
cussões entre si. 

A Universidade de Paris atraiu estudantes de 
toda Europa, particularmente a escola da Cate-
dral de Notre Dame devido à sua atuação signi-
ficativa. Nessa escola, em 1114, Pedro Abelardo 
dava aulas de teologia e dialética4. De fato, era 
um dos mestres mais conhecidos dessa época. 

A Universidade ganhou caráter clerical por ser 
fortalecida pela Cúria Romana no seu progresso. 
Assim, nesse âmbito, a leitura de alguns textos 
era proibida na intenção de evitar qualquer con-
tradição a suas doutrinas, por exemplo: questão 
da criação. 

O caráter “clerical” da universidade nos 
permite compreender porque as auto-
ridades eclesiásticas- primeiramente 
os representantes diretos do papa- re-
digiam os estatutos, proibiam a leitu-
ra de certos textos e intervinham para 
compor dissídios e controvérsias (RE-
ALE; ANTISERI, 2015, p. 124). 

 Com base nesta citação, entende-se que algu-
mas obras, como por exemplo as de Aristóteles, 
foram proibidas. O aristotelismo não podia ser en-
sinado na Universidade clerical, mas foi cada vez 
mais assumido por alguns mestres, apesar dos 
impedimentos. Essa postura de rejeição pode dar 
impressão que foi devido à grande diferença do 
motor imóvel de Aristóteles com o Deus cristão, 
questão da eternidade do mundo, intelecto único 
pelos árabes. Provavelmente foi colocado à mar-
gem da Universidade por essa distinção. Afirma-
mos isso porque o motor imóvel de Aristóteles não 
cria coisa alguma, não ama, mas é amado, tudo 
gira em torno dele e é atraído por ele. Em contra-
partida, o Deus cristão é o criador do universo e 
Ele ama. Para deixar mais claro esse assunto, a 
questão do motor imóvel é discutida no livro XII 
da metafisica de Aristóteles. Contudo, durante um 
longo período, o platônico-agostiniano foi mais 
aceito do que o aristotelismo. 

Recordamo-nos de Tomás de Aquino que as-
socia a fé cristã com o aristotelismo. Embora haja 
uma tendência de pensar que Tomás de Aquino 
aristoteliza o cristianismo, porém é o contrário. 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202414

Mas nesse plano ele aplica um extraor-
dinário bom senso e (mestre em sutile-
zas teológicas) uma grande aderência à 
realidade natural e ao equilíbrio terreno. 
Fique claro que Tomás não aristoteliza 
o cristianismo, mas cristianiza Aristóte-
les. Fique claro que nunca pensou que 
com a razão se pudesse entender tudo, 
mas que tudo se compreende pela fé: 
só quis dizer que a fé não estava em de-
sacordo com a razão, e que, portanto, 
era até possível dar-se ao luxo de racio-
cinar, saindo do universo da alucinação. 
(ECO, 1984, p. 339). 

Tomás de Aquino se esforçou muito na ten-
tativa de promover a ciência teológica de Aristó-
teles e ao mesmo tempo separá-lo do uso que 
dele faziam os averroístas5. Esses eram consi-
derados hereges. A doutrina deles tem como 
base a questão da teoria do intelecto, de que 
a alma de cada ser humano é uma substância 
individual e mortal, porém coletivamente se for-
ma uma inteligência universal no ato de enten-
dimento e imortal.

Não se deve pensar que, nos séculos 
XIII e XIV, a Escolástica se tenha iden-
tificado simplesmente com o aristote-
lismo. O Organon influenciara decisi-
vamente na formação do método das 
disputationes e na maneira de exposi-
ção. A redescoberta da Metafísica, da 
Ética e das demais obras do Estagirita 
abriram novas perspectivas através da 
teoria do ser, potência e ato, substân-
cia e acidente, a doutrina das causas 
do movimento, do tempo e do espaço, 
da matéria e da forma, etc. a doutri-
na do primeiro motor imóvel serviu de 
ponto comum entre filosofia e teolo-
gia. As obras metafísicas e de filosofia 

natural de Aristóteles foram proibidas 
em 1215. Só, em 1225, a Faculdade de 
Paris planejou oficialmente um curso 
sobre toda a obra aristotélica então 
reconhecida. Em 1263, o papa Urbano 
IV renovou a proibição referindo-se ao 
averroismo latino. Só, em 1366, os le-
gados de Urbano V estabelecem como 
condição para obter licença em artes 
o estudo de toda a obra de Aristóte-
les. Mas a escolástica nunca assumiu 
cegamente o aristotelismo, mantendo 
sempre elementos platônicos (ZILLES, 
1993, p. 63-64).

	
Percebe-se que eram especificamente as 

obras metafísicas e de filosofia natural do Esta-
girita que foram proibidas de serem ensinadas na 
Universidade. Porém, com o desempenho de To-
más de Aquino na cristianização do pensamento 
aristotélico, foi liberada toda a obra do Estagirita 
para ser estudada. 

Tomás simplesmente fornece à Igreja 
um sistema doutrinário que a conci-
lia com o mundo natural. E vence em 
etapas rapidíssimas. As datas são ex-
plícitas. Antes dele se afirmava que ‘o 
espírito de Cristo não reina onde vive o 
espírito de Aristóteles’, em 1210 estão 
ainda proibidos os livros de filosofia 
natural do filósofo grego, e as proibi-
ções continuam nas décadas seguin-
tes enquanto Tomás manda traduzir 
esses textos por seus colaboradores 
e os comenta, mas em 1255 toda a 
obra de Aristóteles está liberada (ECO, 
1984, p. 340). 

	 Mesmo que apareçam algumas carac-
terísticas da Escolástica no século XIII e XIV 
nas citações que acabamos de fazer, não te-

5   Professores da faculdade de artes, entusiastas de Aristóteles. São aristotélicos radicais que interpretam o aristotelismo.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 15

mos a intenção de analisar esses aspectos; 
buscamos apenas mostrar um dos elementos 
importantes que marcaram a questão do en-
sino na época. A principal preocupação nossa 
é de fazer uma investigação sobre a Universi-
dade de Paris no século XII. Este é um período 
universitário onde os professores e estudantes 
manifestavam grande entusiasmo pelo estudo 
e cultivaram o amor à sabedoria.

A organização da Universidade de Paris co-
meçou verdadeiramente a partir do século XIII, 
mas o percurso do movimento escolar contri-
buiu grandiosamente no preparo de sua organi-
zação. Há muitos fatores que deram origem ao 
aparecimento da Universidade parisiense, espe-
cificamente as situações políticas, econômicas e 
religiosas. Segundo alguns historiadores que se 
especializam no estudo da Idade Média, a Uni-
versidade de Paris não surgiu a partir de um pla-
nejamento pontifício ou de uma decisão monár-
quica. Contudo, teve todo percurso que permitiu 
esse aparecimento e também perceberam que 
a Universidade no período medieval do ocidente 
tem um aspecto próprio pela sua formação es-
pontânea no século XII. 

Conforme Ruy Afonso Da Costa Nunes, Ste-
phen d’Irsay6 usa da linguagem aristotélica, tão 
cara à Idade Média, para encontrar uma fórmula 
que permita compreender a formação das uni-
versidades. Estas teriam sido determinadas por 
quatro causas, a saber: a material, a formal, a efi-
ciente e a final. A causa material foi o magnífico 
crescimento do saber humano durante o século 
XII; a causa formal, o desenvolvimento das cor-
porações; a causa eficiente, um acontecimento 
fortuito, como a iniciativa de um papa, de um rei, 
de um príncipe; a causa final, a atração das gran-
des carreiras indispensáveis à sociedade, ao ser-
viço de Deus e da Igreja7.

Essa análise é uma forma de compreender a 
formação da Universidade no século XII. O as-
pecto das corporações8 entre professores e 
estudantes entra na explicação do termo Uni-
versidade desse período. Portanto, esse termo 
designava também na Idade Média o conjunto 
de pessoas ou corporação de comerciantes. Este 
mesmo termo serve para identificar as corpora-
ções dos mestres e alunos na Universidade de 
Paris no campo da intelectualidade. 

A formalidade do funcionamento da Universi-
dade parisiense assumiu uma tarefa social. Sua 
criação permitiu a superação das diferenças das 
camadas sociais, porque era uma oportunida-
de para poder estudar. Segundo alguns relatos 
históricos (História da educação na Idade Média 
de Ruy Afonso Costa Nunes e; Os intelectuais na 
Idade Média de Jacques Le Goff) os mestres e 
os alunos vinham de qualquer categoria social. 
A expectativa desta instituição no âmbito da 
educação é ocasional para a ampliação do pen-
samento medievo e o crescimento do conheci-
mento. Também podemos analisar os efeitos do 
aparecimento da Universidade parisiense num 
parâmetro religioso porque a Igreja delegou a ta-
refa do ensino aos mestres, sacerdotes e leigos.

4 ATUAÇÕES DAS ARTES 
LIBERAIS NO SÉCULO XII

O fato de procurarmos dar atenção para as 
atuações das Artes Liberais, precisamente no 
século XII, tem como objetivo entender melhor 
os modos de uso dessas artes e quais são seus 
campos de atuações. Já tínhamos apontado de 
maneira introdutória essas artes, mas não há 
empecilho para mencioná-las novamente: tri-

7  NUNES, Ruy Afonso da Costa. Origem da Universidade de Paris. São Paulo 1967, p. 70. 
8  As Corporações de ofício eram associações, existentes no final da Idade Média que reuniam trabalhadores (artesãos) de 
uma mesma profissão. Existiram corporações de ofícios de diversos tipos como, por exemplo, carpinteiros, ferreiros, alfaia-
tes, sapateiros, padeiros, entre outros.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202416

vium (gramática, retórica e dialética) e quadri-
vium (aritmética, geometria, astronomia e músi-
ca). Realmente, essas disciplinas ensinadas na 
Idade Média não são novidades, pois na Grécia 
antiga, as escolas já faziam uso delas, sem es-
quecer também na Índia e Egito, porém, no sé-
culo XII elas ganham um destaque maior, prin-
cipalmente as do trivium na hermenêutica da 
Sagrada Escritura. Tudo isso mostra que essas 
artes liberais têm tradição muito antiga e, de fato, 
são importantes, porque não são originais ao pe-
ríodo medieval, por isso, é preciso fazer memória 
de suas origens para que tenhamos a noção de 
onde elas começaram. 

Lembramo-nos que Marco Terêncio Varrão 
(116 a.C-27 a.C), filósofo e estudioso romano 
de expressão latina, dedicou-se na classifica-
ção definitiva das Artes em seus Disciplinarum 
Libri IX9. Também é reconhecida a transmissão 
do saber antigo à Idade Média graças à contri-
buição de Boécio10, Marciano Capella11 e Cas-
siodoro12.

A pergunta preliminar que podemos formular a 
respeito das Artes Liberais é a seguinte: por que 
essas artes são chamadas de Liberais? Embasan-
do-nos no relato de Ruy Afonso da Costa Nunes, 

As disciplinas liberais (liberales litte-
rae) são apresentadas na ordem for-
mulada por Varrão. O curioso neste 
resumo de Cassiodoro é que para os 
antigos o termo liberal derivava de liber 
(livre), donde as artes liberais serem 
estudo reservado aos homens livres, 

enquanto para ele liberal, livre, deriva 
de livro (liber autem dictus est a libro), 
isto é, da casca da árvore, cortada e li-
berada e na qual os antigos redigiam 
seus poemas. Santo Isidoro de Sevilha, 
baseando-se apenas nos autores lati-
nos, consagra os três primeiros livros 
de suas etimologias às artes liberais: 
os dois primeiros às três primeiras ar-
tes e o terceiro às artes matemáticas. 
São Beda e Alcuíno consagraram mo-
nografias a quase todas as artes libe-
rais. Estas dividiam-se em dois grupos 
desde Boécio, mas foi Alcuíno quem 
apresentou um programa de ensino, 
no século IX, constando do Trivium e 
do Quadrivium (NUNES, 1967, p. 73).

	 A partir desse relato, podemos ter uma 
visão panorâmica sobre o significado e a ori-
gem do termo Liberal. Também se percebe cer-
ta criatividade na formulação deste. A questão 
do estudo das artes liberais, na concepção dos 
antigos, elas são reservadas aos homens livres, 
isto é um dos elementos que explica a forma-
ção intelectual da sociedade antiga; entretanto, 
é fornecida outra explicação divergente de que 
liberal é livre, deriva de “livro”, no uso de um ele-
mento da natureza para execução de uma ativi-
dade intelectual. Essas duas visões se refletem 
na historicidade do aparecimento da Universi-
dade parisiense, porque ela colaborou na supe-
ração das distinções de classe social e no estí-
mulo da produção do saber.

9  Reconhecida como primeira enciclopédia da cultura ocidental.
10  477 d.C- 525 d.C., foi um filósofo, poeta, estadista e teólogo romano, cujas obras tiveram uma profunda influência na 
filosofia cristã do Medievo. 
11  360 d.C- 428 d.C., um dos primeiros a desenvolver o sistema das sete artes liberais que constituíram a base do conheci-
mento e ensino no início da época medieval.
12  Contemporâneo de Boécio. Flávio Magno Aurélio Cassiodoro Senador (em latim: Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus 
Senator; Squillace, 490-581), mais conhecido apenas por Cassiodoro, foi um escritor e estadista romano, conselheiro do 
rei ostrogodo Teodorico, o Grande, que se destacou pelos seus dotes jurídicos e literários e ocupou importantes cargos na 
administração pública ostrogoda da Itália. O apelido Senador (Senator) no seu nome é antroponímico, não significando que 
fosse senador. 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 17

5 RELEVÂNCIA DA DIALÉTICA 
COMO CIÊNCIA LIVRE

Sabemos que a dialética é uma das discipli-
nas do trivium, Quando se analisa o uso da dialé-
tica no período medieval, mais precisamente no 
século XII, vem à memória o grande professor de 
Paris que é Pedro Abelardo, um dialético vigoro-
so, um espírito batalhador que chegou a reunir 
mais de 5 000 ouvintes em torno de sua cáte-
dra13. A partir do século IX, desde Escoto Erígena 
até Abelardo, em meio de conflitos teológicos, 
a dialética estava a caminho para tornar-se ci-
ência. Nos textos de Santo Agostinho até Pedro 
Abelardo, a dialética foi usada apenas para a de-
fesa das verdades religiosas. 

Quando se leem os textos de dialética, 
desde Santo Agostinho até Abelardo, 
nota-se que os autores sempre lhe 
apontam o objetivo único de servir à 
defesa das verdades religiosas. Essa 
autonomia da Dialética vem a ser fo-
mentada através da introdução pro-
gressiva do Organon, desde o século 
IX, no ensino escolar e nas obras te-
ológicas. Durante o século XII, o estu-
do da dialética recebe impulso decisi-
vo com a introdução da Lógica Nova, 
isto é, os restantes tratados lógicos de 
Aristóteles até então desconhecidos. O 
estudo da dialética equivale ao estudo 
da filosofia propriamente dita que, no 
século XII, começa a fazer estalarem 
os quadros tradicionais das sete artes 
liberais num processo que irá culminar 
com as transformações da Faculdade 
de Artes em Faculdade de Filosofia no 
século XIII, após a introdução maciça 
das obras de Aristóteles no ensino uni-
versitário (NUNES, 1967, p. 74- 5). 

Nesta citação, pode-se tomar consciência 
que foi graças à introdução da Lógica Nova de 
Aristóteles que a dialética ganhou seu auge no 
seio da filosofia durante o século XII. Neste caso, 
o Estagirita é digno de reconhecimento por dar 
ênfase a esta ciência através do Organon14. De 
fato, gradativamente a dialética assumiu caráter 
científico como disciplina integrante na Filosofia. 

É lembrada também a história de que a dialé-
tica entrou no estudo da dogmática cristã no 
ocidente ao longo de muitos anos antes de San-
to Anselmo e de Pedro Abelardo. Isto quer dizer 
que desde no tempo de Agostinho a dialética foi 
aplicada filosoficamente na dogmática cristã. 
Também Não podemos negar que o século XI é o 
século da dialética.

A dialética começa a funcionar no ter-
reno teológico. Foi graças a Abelardo 
que o termo teologia, anteriormente si-
nônimo de Sacra Página, Divina Pági-
na, Sagrada Escritura, Divinitas e o que 
se lhe refere, passou a designar uma 
ciência ensinada nas escolas, distinta 
da exegese15. Foi Abelardo que inau-
gurou o uso do termo teologia em seu 
sentido moderno. Sua primeira grande 
obra intitulou-se: “Teologia Cristã” e 
mais tarde ele compôs uma “Introdu-
ção à Teologia” (NUNES, 1967, p. 87). 

Com efeito, Abelardo influenciou o século XII 
por contribuir com a dialética e dar um destaque 
atual no uso de alguns termos ligados ao ter-
mo teologia. Colaborou através do ensino e dos 
seus escritos na perspectiva de crescimento do 
pensamento medieval. Com tudo isso, o Palati-
no é lembrado sempre como dialético famoso da 
época e também por usar essa ciência na sua 
maneira de expor suas ideias.

13 FRANCA S.J, Pe. Leonel. Noções de História da Filosofia. 20ª edição RJ, 1969, p. 92.
14 Conjunto dos escritos filosóficos de Aristóteles (384 a.C.-322 a.C.) que abordam o tema da lógica. 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202418

6 A PRESERVAÇÃO DO SABER

De acordo com Ruy Afonso da Costa Nunes, 
podemos afirmar que “as bibliotecas de grandes 
instituições como os mosteiros de Toul, Cluny, Cor-
bie, é que reuniam centenas de volumes de obras 
profanas e religiosas”16, por meio da conservação 
do saber pelos mosteiros, a Universidade foi e é o 
lugar de preservação do saber, graças aos monges, 
através das suas bibliotecas. A partir da ascensão 
da Universidade no século XII, a escola Catedral 
de Notre Dame dirigida durante alguns anos pelo 
Pedro Abelardo é vista como acervo memorial da 
origem das Universidades. Sustenta-se que o sur-
gimento da Universidade é oriunda da escola Cate-
dral de Notre Dame de Paris. 

Conforme Charles Homer Haskins:

Algumas das vantagens de Paris eram 
geográficas, outras eram políticas, já 
que ela era a capital da nova monar-
quia francesa, mas algo também deve 
ser atribuído à influência de um gran-
de professor como Abelardo. Este ra-
dical, jovem e brilhante, com os seus 
constantes questionamentos e o es-
casso respeito que tinha por autorida-
des com título de nobreza, atraía um 
grande número de estudantes onde 
quer que ensinasse, fosse em Paris 
ou num lugar deserto. Em Paris, ele 
esteve ligado por mais tempo à Igreja 
do monte Sainte-Geneviève do que à 
escola catedral, porém, Paris se tor-
nou muito frequentada no seu tempo, 
e desta forma ele teve uma influên-
cia significativa sobre a ascensão da 
universidade. No sentido institucional, 
a universidade foi um produto direto 
da escola de Notre Dame, cujo reitor 
era o único que podia autorizar o en-
sino na diocese e assim controlava 

a outorga de graus universitários, os 
quais, tanto aqui como em Bolonha 
eram originalmente certificados de 
professores (HASKINS, 2015, p. 31). 	
		

Essas colocações oferecem uma visão de ori-
gem do aparecimento da Universidade oriunda 
da escola Catedral de Notre Dame. A Universida-
de como espaço novo de construção e preserva-
ção do saber é uma grande oportunidade para o 
crescimento dos saberes dos períodos posterio-
res, no sentido de que houve uma preparação do 
terreno desse período para que os futuros pen-
sadores pudessem atuar nesse campo. Apesar 
das duras críticas feitas a respeito do período 
medieval, podemos considerar essa preparação 
tão significativa. No âmbito do conhecimento, 
a Universidade medieval foi muito essencial na 
construção das nações modernas. 

Até há pouco tempo, era comum en-
contrarmos análises que conside-
ravam os teóricos medievais como 
meros representantes da Igreja e do 
papado. Equivocadamente, atribuíram 
o nascimento das ciências modernas 
e do empirismo a Bacon e Descartes. 
Esses autores expressaram, indubita-
velmente, mudanças profundas nas 
ciências, mas também é inegável que 
não podemos considerá-los como pio-
neiros do empirismo, a não ser igno-
rando pensadores como Roger Bacon 
(1215- 1294), Guilherme de Ockham 
(1285/90-1349), Jean de Salisbury 
(1120-1180), Tomás de Aquino (1225-
1274), Alberto Magno (1193-1280). 
Estes autores se dedicaram à inves-
tigação da natureza, da natureza das 
coisas, valorizaram a importância das 
investigações empíricas e compreen-
deram que, para tratar das ciências 

15 Conceito utilizado na linguagem teológica que significa interpretação. Na filosofia se fala mais da hermenêutica. 
16 NUNES, Ruy Afonso da Costa. Origem da Universidade de Paris. São Paulo 1967, p. 24.



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 2024 19

naturais, era preciso a experiência e o 
conhecimento de outras autoridades 
além das sagradas, como Aristóteles 
(OLIVEIRA, 2007, p. 115-116). 

	 Esses mestres medievais fizeram uma 
preparação fantástica através das suas aborda-
gens acerca do conhecimento empírico, por isso 
que eles devem ser reconhecidos como pionei-
ros que deram destaque à ciência da natureza, 
isto é, voltar-se para uma filosofia da natureza 
e experimentalista. Essas pesquisas forneceram 
pistas preparativas para as reflexões modernas. 
Prepararam os caminhos para que os modernos 
pudessem chegar, apesar de que não houvesse 
certa previsibilidade de um período ulterior que 
trataria essas discussões. Fizeram simplesmen-
te uma elaboração para contribuir no crescimen-
to do saber medieval no século XII e XIII. 

Fazemos essas reflexões na intenção de mos-
trar que Pedro Abelardo influenciou o século XII, 
período da ascensão das Universidades. Tam-
bém para fazer memória de alguns pensadores 
medievais por serem considerados como pionei-
ros no debate sobre o conhecimento empírico. 
Também relembrar o papel da Universidade de 
Paris na preservação do saber e refletir sobre a 
influência das artes liberais no ensino. É sem-
pre bom voltar nas fontes para poder entender 
melhor algumas discussões, porque isso ajuda a 
contextualizar cada período e cada debate. 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Considerando-se a exposição feita acima na 
linha do pensamento ético abelardiano, se reco-
nhece a importância da Universidade de Paris no 
século XII, uma corporação de mestres e estu-
dantes que aparecem devido a um renascimento 
cultural. Aqui surge Pedro Abelardo, mestre da 
dialética que coloca em vigor essa ciência livre 
no âmbito filosófico e teológico. O aparecimen-
to da Universidade naquele século é crucial na 
construção e na preservação do saber e também 

pela grande colaboração na superação das dife-
renças de classe social da época, isto é, oportu-
nidade para estudar e sem esquecer a figura do 
professor que vinha de qualquer categoria social. 
Este aspecto suscita a valorização da Universi-
dade como instituição social e que tem como ob-
jetivo de formar intelectualmente os integrantes. 

O caráter clerical assumido pela Universidade 
de Paris no século XII por ser apoiada pela Cúria 
Romana mostra a expectativa da Igreja no campo 
da educação e sua atuação na vida social, além 
da preocupação estritamente religiosa. No surgi-
mento da Universidade de Paris, não havia ainda 
uma estrutura pronta para funcionar organiza-
damente na maneira que nós entendemos hoje. 
As escolas monacais, palatinas e episcopais têm 
destaque importante porque todas colaboraram 
na educação. A escola palatina foi apoiada muito 
por Carlos Magno e essa escola foi dirigida por 
Alcuíno de York. O estudo elementar ou prope-
dêutico; das artes liberais e o aprofundamen-
to na Sagrada Escritura, são níveis de estudos 
típicos da escola palatina. As artes liberais, em 
suma, significam “livres” que contém o trivium 
(gramática, retórica e dialética) e o quadrivium 
(aritmética, geometria, astronomia e música).

Esses detalhes são elementos que se faziam 
presentes durante o aparecimento da Universi-
dade de Paris no século XII. Quando se faz qual-
quer abordagem a respeito de Pedro Abelardo 
seria sempre significativo lembrar-se da Univer-
sidade de Paris, porque este filósofo foi um gran-
de professor da Catedral de Notre Dame de Paris 
na época, que é fonte originária do surgimento da 
Universidade no período medieval precisamente 
do século XII.

A Universidade em si é um espaço de debate 
para crescer intelectualmente na construção do 
saber. A pergunta que poderia ser feita é: por que 
a nossa sociedade deveria valorizar tanto esta 
instituição? De fato, o ser humano é um ser cria-
tivo por natureza, busca alternativas para desen-
volver suas potencialidades que respondem às 
suas necessidades. Por isso, podemos dizer que 
teria provavelmente outro tipo de associação 



Razão e Fé | Volume 26 | Número 1 | 202420

que envolve a questão da construção do saber. O 
surgimento da Universidade perdurou até então 
e continua sendo aberta para todos, porque todo 
mundo tem direito de estudar, porém, nem todos 
têm essa oportunidade devido ao problema eco-
nômico ou por outros motivos. 

Podemos perceber que a figura do professor 
tinha muito valor também no século XII e era pro-
curado pelos alunos para discutir. Falava-se mui-
to de discípulo e aluno, esses seguem a linha do 
mestre e busca ir para além, portanto pode con-
cordar e discordar. Isto é, ter liberdade e opinião 
própria. O contato com a Universidade oferece 
possibilidade de desenvolver o senso crítico atra-
vés do ensino que tem por seu aspecto funda-
mental a discussão. Aqui se inclui Pedro Abelardo, 
com sua capacidade, tendo em conta a dialética 
na produção de seus manuscritos. Este Palatino 
pode ser visto como exemplo de um professor au-
têntico que incluiu a ciência que ele ensinava nas 
suas atividades intelectuais, isso é uma fruição 
fantástica que revela certa coerência.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 
São Paulo: Martins Fontes, 2003.

ECO, Umberto. Viagem na irrealidade quoti-
diana. Tradução de Aurora Fornoni Bernardini 
e Homero Freitas de Andrade. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1984.

FRANCA, Leonel. Noções de História da Filoso-
fia. Rio de Janeiro, Calvariae Editorial, 1969.

HASKINS, Charles Homer. A ascensão das uni-
versidades. Tradução: Nilton Ribeiro. Balneário 
Camboriú: Editora Santa Catarina, 2015.

NUNES, Ruy Afonso da Costa. Origem da Uni-
versidade de Paris. Revista de História, São 
Paulo, v. 34, n. 69, p. 55-89. São Paulo, 1967.

OLIVEIRA, Terezinha. Origem e memória das 
universidades medievais (a preservação de 
uma instituição educacional). Varia História, 
Belo Horizonte, vol. 23, n. 37: p. 113-129, Jan/
Jun 2007. Disponível em: https://www.scielo.
br/j/vh/a/cXPxM5pdFbzfV6h987cLzMm/?for-
mat=pdf&lang=pt. Acesso em: 13 ago. 2020.

REALE, G.; ANTISERI, D. História da Filosofia 
(Patrística e Escolástica). Vol. 2, São Paulo: 
Paulus, 2015.

ZILLES, Urbano. Fé e Razão no pensamento Me-
dieval. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1993.

https://www.scielo.br/j/vh/a/cXPxM5pdFbzfV6h987cLzMm/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/vh/a/cXPxM5pdFbzfV6h987cLzMm/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/vh/a/cXPxM5pdFbzfV6h987cLzMm/?format=pdf&lang=pt

	_heading=h.8vobwp94l9xv
	_heading=h.54y5hahyyqzw
	_heading=h.pvrxuezeo05o
	_heading=h.srxex78i7v3j
	_heading=h.2c28rnpbvoc4

